
1 

 

ОТЗЫВ ОФИЦИАЛЬНОГО ОППОНЕНТА 

о диссертации Каяниди Леонида Геннадьевича 

«Универсальная модель художественного мира Вячеслава Иванова», 

представленную на соискание учѐной степени доктора филологических 

наук по специальности 5.9.1. Русская литература и литературы народов 

Российской Федерации (филологические науки) 

 

Творчество Вячеслава Ивановича Иванова, одного из самых ярких и 

значительных представителей эпохи Серебряного века, было и остается 

объектом пристального изучения в отечественной и зарубежной науке. 

Многочисленные труды, посвященные личности и творчеству теоретика 

русского символизма, относятся к разным научным областям: 

литературоведению, лингвистике, истории, философии, религиоведению, 

культурологии. И это не удивительно, поскольку Вяч. Иванов был, по 

словам Н. Бердяева человеком «универсальным»: поэт, драматург, 

публицист, учѐный, «лучший русский эллинист», мыслитель, теолог и 

теософ. Если бы Иванов жил в эпоху Возрождения, к его характеристике 

добавили бы слово «полимат» (от греч. πολυμαθής – многознающий), так 

называли людей, которые были талантливы во многих сферах. Подобная 

многосторонняя одаренность, сам масштаб личности Вяч. Иванова создают 

определенные трудности в постижении его художественного мира, и, 

несмотря на продуктивность проведенных исследований, в ивановедении 

остается еще много спорных вопросов, нерешенных проблем. Взять хотя 

бы тот факт, что на сегодняшний день нет полного собрания сочинений 

Вяч. Иванова, и это при том, что его наследие велико и многообразно. 

Возможно, это связано, с одной стороны, с постоянным пополнением 

архивов, введением в научный оборот ранее неизвестных и недоступных 

материалов, а с другой – с противоречивостью и сложностью самой 

фигуры поэта, неоднозначными оценками его личности и творчества, 

существовавшими еще при жизни писателя и сохранившимися до наших 

дней. В этой связи стоит вспомнить знаменательное высказывание 

С.С. Аверинцева: «У Иванова даже над тем, что вызывает протест, хочется 

думать; его интуиция истории богаче, полнее, чем кажется с первого 

взгляда, там есть тайна, а не игра в тайну». Действительно, в попытках 

постичь эту «тайну» исследователи неоднократно обращались к проблеме 

поиска таких доминантных констант, которые бы являлись 

универсальными для творчества Вяч. Иванова и позволяли бы представить 

сложный художественных мир поэта как единую систему. В этом 

отношении диссертация Л.Г. Каяниди, посвященная поиску таких 

универсальных основ, является безусловно актуальным и своевременным 

научным исследованием. Опираясь на основные современные подходы к 



2 

 

постижению художественного мира Вяч. Иванова и его системы символов, 

диссертант ставит перед собой задачу синтезировать сильные стороны 

этих подходов для создания интегральной модели художественного мира 

поэта, объясняющей «феномен системности символов поэта» (с.20), о 

котором в свое время говорили М.М. Бахтин и С.С. Аверинцев. И это 

также свидетельствует об актуальности работы диссертанта. 

Представляется убедительным ракурс исследования, избранный 

Л.Г. Каяниди. Ставя перед собой цель «реконструировать структурно-

семантическую модель художественного мира Вячеслава Иванова» (с. 20), 

диссертант полагает, что этот художественный мир представлен в форме 

единого метатекста, включающего два гиперсюжета – мистериально-

дионисийский и «ты еси». Вся логика исследования направлена на 

подтверждение, что именно мистериально-дионисийский сюжет является 

одной из главных универсалий художественного мира поэта. 

Исследование опирается на солидную философскую и 

литературоведческую базу. В основу работы положена концепция, 

выраженная в трудах М.М. Бахтина, С.С. Аверинцева и А.Ф. Лосева, о 

целостности и системности художественного мира Вяч. Иванова, о 

логической связи всех символов этой единой сложной системы.  

Научная новизна диссертации заключается в том, что впервые в 

ивановедении предпринята попытка рассмотреть художественный мир 

Вяч. Иванова с точки зрения универсальной модели – структурно-

семантической и мифопоэтической. Установлены основные универсалии 

его художественного мира – мистериально-дионисийский сюжет и сюжет 

«ты еси». Предложена новая интерпретация феномена дионисийства 

Вяч. Иванова, на основании чего автор диссертации представил новое 

прочтение ряда произведений поэта, связанных с мистериально-

дионисийским сюжетом, а также новое осмысление его жизнетворческих 

практик («тройственных союзов»).  

Теоретическая значимость работы видится прежде всего в том, что 

в ней решается проблема системности и целостности художественного 

мира Вяч. Иванова, что имеет важное значение для восполнения лакун в 

воссоздании личности и творчества одного из знаковых деятелей русского 

символизма и русской религиозной философии. Автором диссертации 

предложена структурно-семантическая и мифопоэтическая модель, 

интегрирующая основные константы художественного мира Вяч. Иванова, 

которая может использоваться исследователями, изучающими литературу 

и культуру Серебряного века. 

Практическая значимость работы подтверждается тем, что еѐ 

положения и выводы могут служить существенным дополнением в 

построении вузовских курсов истории русской литературы, истории 



3 

 

философии конца XIX – начала XX вв. Проанализированные Л.Г. Каяниди 

материалы также могут быть использованы в разработке спецкурсов и 

спецсеминаров, посвященных изучению творчества Вяч. Иванова и 

проблемам русского символизма, а также комментариев в подготовке его 

полного собрания сочинений.  

Композиция работы представляется логичной и убедительной. 

Обращает на себя внимание избыточное наличие подпунктов в каждом 

параграфе всех трех глав. Тем не менее нам видится в этом определенная 

целесообразность: обозначенные подпункты придают работе четкость и 

прозрачность, представляя своеобразный алгоритм, отражающий все этапы 

исследования. Помимо этого, необходимо отметить особую роль таблиц, 

которые напрямую соотносятся с целью работы и потому являются 

основополагающими в концепции диссертанта. По словам Л.Г. Каяниди, 

«колонки таблицы являются смысловыми плоскостями мистериально-

дионисийского сюжета, которые обозначают степени проявленности 

сущего» (с. 35). По мере продвижения исследования диссертант будет 

возвращаться к ним и дополнять первоначальные таблицы новым 

смысловым содержанием.  

В первой главе работы Л.Г. Каяниди обращается к исследованию 

мистериально-дионисийского сюжета – главной универсалии 

художественного мира Вяч. Иванова. Диссертант представляет его 

структуру как «единый метатекст», где выделяется ядро и периферия, а 

также отмечает те произведения автора, в которых мистериально-

дионисийский сюжет присутствует явно или имплицитно. Прослеживая 

его генезис, диссертант концентрирует основное внимание на двух этапах 

восприятия этого сюжета Вяч. Ивановым: «доницшеанский» и 

«ницшеанский». Возможно, стоило бы отметить, что сам поэт 

впоследствии признавал, что именно Ницше обратил его к изучению 

«религии Диониса». Добавим, что не только его. Влияние Ницше испытали 

практически все символисты: В. Брюсов, Д. Мережковский, К. Бальмонт и 

др.  

Несомненным достоинством работы является использование 

диссертантом автодокументальных источников (дневников, писем, 

воспоминаний), которые помогают ему достаточно полно обосновать то 

или иной положение работы. Убедительной видится точка зрения автора 

исследования о том, что в книге «Кормчие звезды» представлена первая 

«художественно-поэтическая экспликация мистериально-дионисийского 

сюжета» (с. 75). Это подтверждается глубоким и основательным анализом 

стихотворений, на основе которого автор делает вывод о специфике 

репрезентации мистериально-дионисийского сюжета, представленного 



4 

 

Вяч. Ивановым обрывочно, в виде мозаики, своеобразных «осколков», что 

впоследствии будет характерно для всех его лирических текстов.  

Интересна интерпретация астральной символики в стихотворениях 

Вяч. Иванова и соотнесение ее с мистериально-дионисийским сюжетом, 

где звездное небо «понимается как антиномическое единство макрокосма и 

микрокосма, дионисийски-божественного и титанически-человеческого» 

(с. 68). Заслуживает внимание и трактовка образов «тень сна», «крест 

небес» в ракурсе дионисийского сюжета.  

Хочется отметить наблюдение Л.Г. Каяниди, касающееся идеи 

«тройственных союзов», «тройственного брака», которая возникла 

«задолго до жизнетворческих экспериментов» (с. 73). Это отражено в 

некоторых стихотворениях Вяч. Иванова, где, по мнению диссертанта, для 

поэта «важны не мотивы смерти и воскресения сами по себе, а их 

соотношение с темой любви: «Преодоление целлюлярности земной любви 

может быть дано только через общую взаимную любовь к Третьему» 

(с. 73). Автору диссертации, возможно, стоило бы провести 

типологические параллели с воззрениями старших символистов, например, 

с З.Н. Гиппиус, ее метафизикой любви, поисками божественного 

Абсолюта. Так, в романе «Сумерки духа» читаем: «Я в тебе… люблю 

Третьего. <…> Прямо мне любить Его не дано, а дано любить лишь чрез 

мне подобного. Ты моѐ окно к этому Третьему». Позиции Вяч. Иванова и 

Гиппиус в поисках абсолютной, божественной любви здесь типологически 

сходны, поскольку своими корнями уходят в одни и те же источники: 

философию Платона и неоплатонизм Вл. Соловьева, к которым 

неоднократно обращается автор в своем исследовании. Примечательно, 

что сборник Вяч. Иванова «Кормчие звезды» и роман З. Гиппиус 

«Сумерки духа» создавались почти одновременно.  

Заслуживает интереса наблюдение, что у Вяч. Иванова почти всегда 

дионисийский сюжет, в частности, мотив растерзания Диониса 

подвергается «христианизации и синтетически вбирает христианско-

литургическую образность» (с. 74). И здесь опять напрашиваются 

типологические параллели, связанные с двумя линиями дионисийского 

сюжета: «нисходящего» и «восходящего» дионисизма, соотносимые с 

христианской эмблематикой, что отразилось в произведениях многих 

поэтов-символистов: Д. Мережковского, Ф. Сологуба, А. Блока, Андрея 

Белого. 

Безусловным достоинством диссертации является 

высококвалифицированный и глубокий анализ философских текстов, 

сформировавших мистериально-дионисийский сюжет как главную 

универсалию художественного мира Вяч. Иванова. Исследуя диалоги 

Платона, диссертант добавляет новые штрихи к уже существующему 



5 

 

прочтению текстов философа, связывая их с основными универсалиями 

мистериально-дионисийского сюжета у Вяч. Иванова. Хочется отметить 

ряд интересных моментов, весьма значимых для его интерпретации: 

символика креста, посредством которой происходит своеобразное 

скрепление, смысловое объединение языческой и христианской символики 

(с. 112), а также символика ткачества, которая также крестообразна.  

Интересны наблюдения, связанные с образом зеркала, 

неотъемлемым элементом мистериально-дионисийского сюжета, и 

соотносимой с ним категорией «прозрачности», весьма важной для 

философско-художественных и эстетических взглядов символистов. В 

этой связи можно вспомнить, что название второго сборника Вяч. Иванова 

«Прозрачность» непосредственно восходит к одноименному 

стихотворению К. Бальмонта из сборника «Зеленый Вертоград». 

Логичен переход ко второй главе диссертации, в которой представлен 

анализ трагедии Вяч. Иванова «Прометей», где функционирование 

мистериально-дионисийского сюжета выражено наиболее репрезентативно. 

Несмотря на то, что трагедия Вяч. Иванова неоднократно становилась 

предметом исследования, наблюдения и выводы диссертанта служат 

существенным дополнением к литературно-философскому комментарию 

этого произведения. Привлекая широкий автодокументальный материал, 

Л.Г. Каяниди воспроизводит историю создания трагедии, выявляет причины 

неоднократного переосмысления замысла, сложности в его реализации. 

Анализируя композицию трагедии, диссертант убедительно обосновывает 

устойчивую связь прометеевского мифа с дионисийским, подтверждая это 

многочисленными примерами из сочинений Плутарха и Ницше. На 

основании этого диссертант делает вполне закономерный вывод об 

«универсально-космологическом статусе» Прометея, «который 

изображается Ивановым не только как основатель человеческой культуры, 

но и как демиург» (с. 170).  

Заслуживает внимания сравнительно-сопоставительный анализ 

мотивно-образной и лексико-семантической системы поэмы «Сон 

Мелампа» и трагедии «Прометей», в ходе которого диссертант приходит к 

выводу о том, что мистериально-дионисийский сюжет предстает в них как 

интертекст, «выступает как интегральная структура и что развертывание 

этой структуры представляет собой видоизмененное повторение единого 

архетипа» (с. 182). 

Интересны материалы работы, посвященные анализу образа 

Прометея, связанные с его амбивалентным характером: с одной стороны, 

Прометей – это «дионийская творческая сознательность» (с. 207), а с 

другой – он носитель титанизма. Рассматривая особенности Прометея как 

демиурга, Л.Г. Каяниди останавливает внимание на факте совмещения 



6 

 

«демиургии Прометея с орфической антропологией», что недостаточно 

полно освещено в исследовательской литературе, а именно: «мотив 

создания Прометеем людей накладывается на мотив возникновения людей 

в результате смешения титанического и дионисийского начала» (с. 208).  

С большим интересом читаются страницы работы, где производится 

сравнительных анализ «Прометея» Вяч. Иванова и «Прометея» 

А.Н. Скрябина (§ 2.9.1.). Обращаясь к историко-литературному и 

биографическому контексту и привлекая автодокументальный материал, 

Л.Г. Каяниди убедительно доказывает влияние Скрябина и его 

симфонической «Поэмы огня» на творческий процесс работы Вяч. Иванова 

над «Прометеем». Заслуживает внимание и наблюдение диссертанта о том, 

что самого композитора Вяч. Иванов отождествлял «не с его, скрябинским, 

а со своим, ивановским, Прометеем» (с. 259). Здесь можно было бы 

добавить информацию об особом отношении Вяч. Иванова к музыке, 

возникшем еще в детские годы под влиянием матери, о его 

взаимоотношениях с композиторами, организаторами «Вечеров 

современной музыки», интересовавшимися новейшими течениями в этой 

области искусства.  

В третьей главе диссертации Л.Г. Каяниди обращается к сюжету «ты 

еси» как второй важнейшей универсалии художественного мира 

Вяч. Иванова. Анализируется цикл «Порыв и грани», который был для 

поэта исключительно важен в структуре его первой книги лирики 

«Кормчие звезды». Автор диссертации обосновывает свое возвращение к 

первому сборнику поэта, на первый взгляд, нарушающее общую 

хронологию исследования, доказывая, что многие существенные элементы 

мистериально-дионисийского сюжета уже «латентно содержатся» в 

текстах стихотворений этого сборника (с. 263). Автор успешно 

справляется со своей задачей, доказывая глубоким и всесторонним 

анализом стихотворных текстов присутствие элементов мистериально-

дионисийского сюжета в цикле, где Дионис практически отсутствует «на 

мотивно-тематическом уровне и называется только перифрастически» 

(с. 264). 

Эта глава, на наш взгляд, наиболее интересна и содержательна, 

поскольку в ней широко представлен историко-литературный контекст, 

практически отсутствующий в первых двух главах. Посредством глубокого 

анализа текстов стихотворений цикла «Порыв и грани» диссертанту 

удалось доказать, что «недионисийская» лирика органично вписывается в 

мистериально-дионисийский метатекст. Следует отметить и способы 

создания этого метатекста, выделенные диссертантом, которые 

убедительно подтверждают его выводы.  



7 

 

Оправданной представляется попытка Л.Г. Каяниди объединить 

выделенные им «байронический» и «дантовский» подтексты, отражающие 

ивановскую концепцию Эроса (Диониса), с «дионисийским субстратом» 

(с. 279). Стоит заметить, что она во многом совпадает с концепцией любви 

русских символистов (З. Гиппиус, А. Блок), которые были убеждены, что в 

земных условиях любовь «оказывается невыразима и неосуществима» 

(с. 284).  

Не менее интересен сравнительно-сопоставительный анализ 

стихотворения Вяч. Иванова «Творчество» и стихотворения А.К. Толстого 

«Тщетно, художник, ты мнишь, что творений своих ты создатель…», в 

ходе которого обнаруживается сходство в концепции теургического 

искусства. Причину сходства Л.Г. Каяниди оправданно связывает с 

общими эстетическими установками обоих поэтов. На основании 

проведенного исследования диссертант приходит к выводу, что 

«романтическая образно-первообразная эстетическая концепция Толстого 

соответствует мистериально-дионисийскому сюжету (третьей триаде 

сотериологического сюжета)» (с. 317–318). 

В параграфе 3.2. рассматривается сюжет «ты еси» как вторая 

важнейшая универсалия художественного мира Вяч. Иванова. В процессе 

наблюдения над возникновением концепции диссертант опирается на 

широкий историко-литературный контекст. Убедительной является его 

версия появления формулы «ты еси». В ходе ее обоснования Л.Г. Каяниди 

привлекает многочисленные автодокументальные свидетельства, 

использует рукописные материалы из фонда Вяч. Иванова. Анализируя 

мистическую антропологию поэта, представленную в основном в его 

статье «Ты еси», Л.Г. Каяниди связывает ее с мистериально-дионисийским 

сюжетом, где мистическая антропология «является его видоизменным 

повторением» (с. 326).  

Несомненный интерес представляет раздел, посвященный 

визионерскому опыту и жизнетворческим практикам (тройственным 

союзам) Вяч. Иванова в ракурсе мистериально-дионисийского сюжета. 

Чтобы обосновать интерес поэта к «визионарной эстетике», диссертант 

подробно характеризует историко-литературную ситуацию, 

располагающую к проведению «визионерских» практик. Совершенно 

оправданно Л.Г. Каяниди основывается на привлечение биографических 

фактов, объясняющих многие черты душевного склада Вяч. Иванова, в 

частности, его склонность к мистицизму.  

Импонирует, что диссертант не считает тему своего исследования 

исчерпанной и в заключении намечает широкие перспективы дальнейшего 

изучения художественного мира Вяч. Иванова.  



8 

 

Однако, несмотря на безусловные достоинства работы Л.Г. Каяниди, 

в ходе чтения возникла необходимость высказать ряд замечаний и 

предложений. 

1. Руководствуясь тремя основными подходами к пониманию 

художественного мира поэта, сложившимися в ивановедении на 

современном этапе, диссертант не называет имен исследователей первого 

подхода, по словам диссертанта, наиболее распространенного и 

утвердившегося, – концепции палимпсеста. Приводятся имена ученых, 

которые лишь частично использовали этот метод при анализе отдельных 

тем в творчестве Вяч. Иванова (например, символика Анимы). В то время 

как в отношении второго и третьего подходов конкретно указаны имена 

исследователей, его предложивших, – это Л.В. Павлова и 

Л.А. Гоготишвили.  

2. На наш взгляд, в работе недостаточно полно охарактеризован 

историко-культурный контекст эпохи рубежа XIX–XX вв. Складывается 

впечатление некой изолированности Вяч. Иванова от общественно-

социальных проблем, литературной жизни, художественно-эстетических 

взглядов своих современников. Несмотря на то, что цель диссертации 

состоит в том, чтобы «реконструировать структурно-семантическую 

модель художественного мира Вячеслава Иванова» (с. 20), все же надо 

учитывать, что сама категория «художественный мир» напрямую связана с 

закономерностями развития историко-литературного процесса и ими 

обусловливается. Выбор же модели художественного мира писателя всегда 

обоснован и зависит от конкретной культурно-исторической ситуации.  

Признавая первостепенную роль Вяч. Иванова в разработке и 

популяризации дионисийской идеи, нужно отметить, что интерес к 

дионисизму возникает у него тогда, когда тема античности, дионисийского 

культа, сама фигура Диониса становятся частью символистской эстетики. 

Стоит вспомнить произведения Д. Мережковского, статьи Вл. Соловьева, 

показателен и пример И. Анненского, у которого в 1894 году выходит 

статья «Дионис в легенде и культе».  

3. Проблема религиозных взглядов Вяч. Иванова также обойдена 

вниманием диссертанта. Поскольку Л.Г. Каяниди позиционирует 

Вяч. Иванова «как оригинального христианского мыслителя» (с.377), 

следовало бы обратиться к существу этой «христианской оригинальности», 

которая в ивановедении интерпретируется по-разному. И здесь опять 

необходим контекст, в данном случает религиозно-философский, который 

во многом объясняет сложность и неоднозначность религиозных взглядов 

Вяч. Иванова. В этом отношении интересны и материалы Религиозно-

философских обществ, где он неоднократно выступал с докладами. Много 

интересных замечаний по поводу религиозности Вяч. Иванова содержится 



9 

 

в дневнике секретаря Религиозно-философского общества С.П. Каблукова, 

который продолжительное время общался с поэтом и считал его своим 

другом.  

4. В тексте диссертации неоднократно упоминается о «космизме» 

Вяч. Иванова. Возможно, стоило бы остановиться на космизме как 

актуальном философском течении рубежа XIX – XX вв., уходящим своими 

корнями в философию античности и, вполне вероятно, повлиявшим на 

формирование художественного мира поэта. Заслуживает внимание и тот 

факт, что Вяч. Иванов пристально следил за творчеством К.Д. Бальмонта, 

одного из самых ярких представителей идей космизма в русской поэзии 

начала XX в. 

5. Проблема любви и пола, семьи и брака, «примирения» духа и 

плоти была одной из основных в русской философии конца XIX – начала 

XX вв. и являлась частью «русского духовного ренессанса». В этом 

отношении мистериально-дионисийская концепция вполне отвечала 

запросам общества. На взгляд оппонента, в работе недостает отсылок к 

Вл. Соловьеву, имя которого стало своеобразным эпонимом тех процессов, 

которые происходили в литературе рубежа XIX–XX вв., а именно – к его 

«философии любви», раскрытой в статьях «Смысл любви» и «Жизненная 

драма Платона», которые напрямую связаны с мистериально-

дионисийской концепцией. 

6. В разделе 3.4.5., где речь идет о «тройственных союзах» в 

жизнетворческой практике Вяч. Иванова, по мнению оппонента, 

необходим историко-литературный и религиозно-философский 

комментарий, поскольку «тройственные союзы», связанные с «башенным» 

периодом жизни Вяч. Иванова (1905–1907 гг.), были продолжением. 

жизнетворческих практик старших символистов. Так, например, еще в 

1901 г. З. Гиппиус начала активные поиски «третьего», который стал бы 

участником тройственного союза с ней и ее мужем Д. Мережковским. 

Разумеется, идеологический вектор их поисков отличался от ивановского, 

но это было общей тенденцией времени, явлением одного порядка. В связи 

с этим можно было бы обратиться к монографии Кирсти Эконен «Творец, 

субъект, женщина», где представлена довольно любопытная 

интерпретация тройственного союза в семье Ивановых.  

Однако сделанные замечания носят характер уточнений и пожеланий 

и не оказывают принципиального влияния на общую высокую оценку 

работы Л.Г. Каяниди. Они ассоциируются, скорее, с размышлениями о тех 

проблемах изучения обширного и сложного наследия Вяч. Иванова, 

которые назрели на современном этапе. 

Цель и задачи, поставленные перед исследователем, в полной мере 

реализованы; положения, выносимые на защиту, представляются вполне 



10 

 

продуманными и убедительно доказываются в ходе проведенных 

исследований. Полученные результаты, отражѐнные в автореферате, двух 

монографиях и 51 статье (23 из них опубликованы в рецензируемых 

научных журналах из перечня ВАК Министерства науки и высшего 

образования Российской Федерации), являются достоверными, а выводы 

обоснованными и доказательными. 

Диссертация Л.Г. Каяниди «Универсальная модель художественного 

мира Вячеслава Иванова» является глубоким, оригинальным научно-

квалификационным исследованием, в котором представлена научная 

концепция интегральной модели художественного мира поэта, что вносит 

существенный вклад в современное ивановедение, а также расширяет и 

развивает историко-литературные представления о путях развития 

русского символизма.  

Представленное диссертационное исследование полностью 

соответствует требованиям п.п. 9–11, 13 «Положения о порядке 

присуждения учѐных степеней», утверждѐнного Постановлением 

Правительства РФ от 24 сентября 2013 г. N 842, а еѐ автор Леонид 

Геннадьевич Каяниди заслуживает присвоения учѐной степени доктора 

филологических наук по специальности 5.9.1. – Русская литература и 

литературы народов Российской Федерации (филологические науки). 

 

24 декабря 2025 г. 

Доктор филологических наук  

(специальность 10.01.01 – русская литература), профессор,  

ФГБОУ ВО «Курский государственный  

университет», профессор кафедры литературы 

___________________ Криволапова Елена Михайловна 

 
Против включения персональных данных, заключенных в отзыве, в документы, связанные с 

защитой указанной диссертации, и их дальнейшей обработки, не возражаю. 

 
Адрес: 305000, Курская область, г. Курск,  

улица Радищева, 33,  

ФГБОУ «Курский государственный  

университет». 

Телефон места работы:  +7 (4712) 51-19-91 

E-mail: elena_vroblevska@mail.ru 

С основными научными публикациями Елены Михайловны Криволаповой можно ознакомиться 

на сайте в сети Интернет: https://www.elibrary.ru/author_items.asp?authorid=774867 

 

https://www.elibrary.ru/author_items.asp?authorid=774867



	289664585937f94a8359294957744ef85eed5878f9857b6cab86222bc13b5e9a.pdf
	920ca72a4133f0792646c0819c52bd8e694d7072a64b7484ee825e23153dbd44.pdf

